
ELMİ İŞ Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2025 / Cild: 19 Sayı: 10 / 26-33 ISSN: 2663-4619 

SCIENTIFIC WORK International Scientific Journal. 2025 / Volume: 19 Issue: 10 / 26-33 e-ISSN: 2708-986X 

26 Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License (CC BY-NC 4.0) 

DOI:  https://doi.org/10.36719/2663-4619/122/26-33 
Brilyant Cəfərli  

AMEA Naxçıvan Bölməsi İncəsənət,  

Dil və Ədəbiyyat İnstitutu  

dissertant  

https://orcid.org/0009-0008-4149-4293  

brilliant1cefer@yahoo.com 

 

Göylərə yüksələn harmoniya:  

Möminə Xatun məqbərəsində məkan ilə simvolizmin vəhdəti 
 

Xülasə 
 

Məqalə XII əsr Naxçıvan memarlığının şah əsəri sayılan Möminə Xatun məqbərəsində məkan 

anlayışı ilə simvolizmin birləşməsinə həsr olunmuşdur. Göstərilir ki, Azərbaycan memarlığının 

dühası Əcəmi Əbubəkr oğlu Naxçıvani inşa etdiyi bu monumental abidə üzərində məkan ilə 

simvolizmin bütövlüyünü ən incə detalına qədər düşünərək tətbiq etmişdir. Möminə Xatun türbəsi 

yalnız bir memarlıq abidəsi deyil, həm də İslam dünyagörüşünün və türk-İslam sənətinin simvolik 

dili ilə qurulmuş mənəvi bir məkanıdır. Abidənin memarlığında məkan təşkilinin yalnız funksional 

deyil, həm də dərin rəmzi mənalar daşıdığı göstərilmişdir. Möminə Xatun məqbərəsi türk-İslam 

mədəniyyətində ölüm, əbədiyyət, Allahla qovuşma və zaman anlayışlarının simvolik təcəssümüdür. 

Məkanın strukturu, simvolizmi və dekorasiyası arasında dərin bir bütövlük və fikir vahidliyi möv-

cuddur. Məqalədə məkan quruluşunun, vertikal kompozisiyanın, epiqrafik yazıların memarlıq dili ilə 

birləşərək ilahi harmoniyanı əks etdirdiyi əsaslandırılmışdır. Simvolik ünsürlər olan memarlıq 

elementləri, onbucaqlı forma, kufi yazılar, həndəsi və nəbati ornamentlər dünya və axirət anla-

yışlarının memarlıq vasitəsilə ifadəsi kimi qiymətləndirilmişdir. Möminə Xatun məqbərəsi məkanla 

simvolizmin vəhdətinin parlaq nümunəsi kimi təqdim olunmuşdur. Bu vəhdət onu sadəcə türbə deyil, 

həm də rəmzi-mənəvi bir məkan kimi dəyərləndirməyə əsas vermişdir. Möminə Xatun məqbərəsi 

Azərbaycan memarlıq tarixində yalnız texniki və bədii baxımdan deyil, həm də fəlsəfi və metafizik 

mahiyyət baxımından seçilən abidələrdən biridir. Burada məkan və simvolizmin vəhdəti türk-İslam 

dünyagörüşünün arxitektura vasitəsilə ifadəsinin nadir nümunəsidir. 

Açar sözlər: Əcəmi, memarlıq, abidə, məqbərə, məkan, simvolizm 

 

Brilliant Jafarli  

Institute of Arts, Language and Literature,  

Nakhchivan Branch of ANAS  

PhD student  

https://orcid.org/0009-0008-4149-4293  

brilliant1cefer@yahoo.com 

 

Harmony Ascending to the Heavens: The Unity  

of Symbolism with Space in the Momine Khatun Tomb 
 

Abstract 
 

The article is dedicated to the combination of the concept of space and symbolism in the Momine 

Khatun tomb, which is considered a masterpiece of 12th-century Nakhchivan architecture. It is shown 

that the genius of Azerbaijani architecture, Ajami Abubakr oglu Nakhchivani, thought through the 

unity of space and symbolism in this monumental monument he built, applying it to the finest detail. 

Momine Khatun tomb is not only an architectural monument, but also a spiritual space built with the 

symbolic language of the Islamic worldview and Turkic-Islamic art. It is shown that the spatial 

organization in the architecture of the monument is not only functional, but also carries deep symbolic

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
mailto:brilliant1cefer@yahoo.com
mailto:brilliant1cefer@yahoo.com


ELMİ İŞ Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2025 / Cild: 19 Sayı: 10 / 26-33 ISSN: 2663-4619 

SCIENTIFIC WORK International Scientific Journal. 2025 / Volume: 19 Issue: 10 / 26-33 e-ISSN: 2708-986X 

 27 

meanings. Momine Khatun tomb is a symbolic embodiment of the concepts of death, eternity, reunion 

with God and time in Turkic-Islamic culture. There is a deep integrity and unity of thought between 

the structure, symbolism and decoration of the space. The article substantiates that the spatial 

structure, vertical composition, epigraphic inscriptions, combined with the architectural language, 

reflect divine harmony. The symbolic architectural elements, the decagonal form, Kufic inscriptions, 

geometric and floral ornaments were evaluated as the expression of the concepts of the world and the 

afterlife through architecture. The Momine Khatun tomb was presented as a vivid example of the 

unity of space and symbolism. This unity gave rise to the assessment of it not only as a tomb, but also 

as a symbolic-spiritual space. The Momine Khatun tomb is one of the most remarkable monuments 

in the history of Azerbaijani architecture, not only in terms of technical and artistic merit, but also in 

terms of philosophical and metaphysical essence. The unity of space and symbolism here is a rare 

example of the expression of the Turkic-Islamic worldview through architecture. 

Keywords: Ajami, architecture, monument, tomb, space, symbolism 

 

Giriş 
 

Azərbaycanın memarlıq irsi təkcə daş və kərpicdən ibarət deyildir. Bu irs həm də mənəviyyatın, 

fəlsəfənin və estetik dünyagörüşün ifadəsidir. Bu baxımdan Möminə Xatun məqbərəsi yalnız bir 

memarlıq abidəsi deyil, həm də İslam dünyagörüşünün və türk-İslam sənətinin simvolik dili ilə 

qurulmuş mənəvi bir məkanıdır. XII əsrdə, yəni Atabəylər dövlətinin yüksəlişi dövründə tikilən bu 

abidə Əcəmi Naxçıvaninin memarlıq düşüncəsinin parlaq nümunəsidir. Onun quruluşunda məkanın 

rasionallığı ilə simvolizmin metafizikası vəhdət təşkil edir. 1175–1186-cı illərdə inşa olunan Möminə 

Xatun məqbərəsi üzərində məkan və simvolizmin bütövlüyü həm Azərbaycan memarlığının 

incəliklərini, həm İslam fəlsəfəsini, həm də orta əsr türk-İslam sənətinin simvolik dünyagörüşünü 

başa düşmək baxımından olduqca dəyərli bir baxış bucağıdır. Atabəylər dövlətinin mülkiyyətinə daxil 

olan bu monumental abidənin inşa olunması əmrini həmin dövlətin hökmdarı Şəmsəddin Eldəniz 

həyat yoldaşı Möminə Xatun xatirəsini əbədiləşdirmək üçün vermişdir. Məqbərəni orta əsr Azər-

baycan memarlığının dahisi, monumental şəxsiyyət olan Əcəmi Əbubəkr oğlu Naxçıvani inşa 

etmişdir. Möminə Xatun məqbərəsində məkan və simvolizm bir-birindən ayrı, paralel anlayışlar kimi 

deyil, sıx inteqrasiya olunmuş bir bütöv kimi çıxış edir. Əcəmi Naxçıvani memarlıq formaları və bədii 

vasitələrlə fiziki məkana mənəvi dərinlik qazandırmışdır. Bu baxımdan türbə yalnız bir məzar deyil, 

metafizik düşüncənin abidəsidir. 

Tədqiqat 

Möminə Xatun məqbərəsi Türk-İslam mədəniyyətində ölüm, əbədiyyət, Allaha qovuşma və 

zaman anlayışlarının simvolik təcəssümüdür. Məkanın strukturu, simvolizmi və dekorasiyası ara-

sında dərin bir bütövlük və fikir vahidliyi mövcuddur. Bu səbəbdən Möminə Xatun məqbərəsi həm 

azərbaycanlıların mənəvi yaddaşı, həm də Əcəmi Naxçıvaninin memarlıq zəkasının nümunəsidir. 

Məqbərənin şəhərin mərkəzində, mənəvi və sosial baxımdan vacib bir yerdə yerləşməsi onun ictimai 

və simvolik əhəmiyyətini artırmışdır. Belə ki, abidə funksional və simvolik baxımdan cəmiyyətlə sıx 

bağlı olmuşdur. Məqbərə həm bir şəxsi yadigarlıq, həm də ictimai əhəmiyyətə malik mənəvi məkan 

olaraq inşa edilmişdir. Abidədə zaman və məkan iç-içə keçmiş formadadır. Bu da Əcəmi 

Naxçıvaninin Möminə Xatun xatirəsinin əbədiləşməsi üçün yaradılan məkanda zamanın dayan-

dırılması arzusunu gerçəkləşdirir. Məqbərəni ziyarət edən hər bir şəxs bu məkanda ölüm və həyat 

üzərində düşünür, əbədiyyət ideyasına toxunur, İslamın əsas prinsiplərini vizual şəkildə “oxuyur”. 

Türbələrdə məkan iyerarxiyası əsasən sərdabə, gövdə və günbəzdən ibarətdir. Yeraltı sərdabə 

ölümü və mənəvi dərinliyi, orta hissə müqəddəs ibadəti, günbəz isə ilahi aləmi simvolizə edir. 

Möminə Xatun türbəsindəki məkan iyerarxiyasının və həndəsi kompozisiya ilə ifadə olunan 

simvolizmin birləşməsi həndəsi planlamanın təkcə estetik görüntü kimi deyil, həm də interyerin 

müqəddəsliyinin qat-qat ifadəsi kimi istifadəsində özünü büruzə verir. Möminə Xatun türbəsi nadir 

memarlıq abidələrinə xas olan bütövlüyü, tektonikanı, əzəməti və düşündürücü gözəlliyi təcəssüm 

etdirir. Abidənin həndəsi kompozisiyası strukturun fiziki tarazlığını və estetik dəyərini əmələ 

gətirərkən, məkan iyerarxiyası isə ziyarətçini müqəddəs məkana doğru istiqamətləndirən mənəvi 



ELMİ İŞ Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2025 / Cild: 19 Sayı: 10 / 26-33 ISSN: 2663-4619 

SCIENTIFIC WORK International Scientific Journal. 2025 / Volume: 19 Issue: 10 / 26-33 e-ISSN: 2708-986X 

28 

nizam yaradır. Bu iki prinsipin birləşməsi Əcəmi memarlığının dərin intellektual strukturunu və sim-

volizmlə iç-içə olan məkan anlayışını ortaya qoyur. Məqbərə üzərindəki hər bir həndəsi forma 

(çoxbucaqlılar, dairələr, çoxguşəli ulduzlar) interyerdə mərkəziliyin əhəmiyyətini gücləndirir. Quru-

luşun yuxarıya doğru daralması ziyarətçini məkan iyerarxiyasını vurğulayaraq birbaşa mərkəzi nöq-

təyə yönəldir. 

Yeraltı sərdabə, yerüstü qüllə (gövdə) və günbəz hissələrdən ibarət abidədə memarlıq forması ilə 

mənəvi mənanın birləşməsi məqbərənin əzəmətini artırır. Məqbərədə vertikal (şaquli) quruluş vardır. 

Yəni məqbərə sərdabə hissədən (torpaq, maddi dünya) başlayaraq yuxarıya, gövdə və günbəzə doğru 

qalxır. Sərdabədən göyə doğru yüksəlişi əks etdirən bu memarlıq quruluşu ruhun mərhələli təmiz-

lənərək Tanrıya qovuşmasını simvolizə edir. Yuxarıya doğru ucalan prizmatik gövdə və günbəz ruhun 

ilahi aləmə yüksəlişini göstərir. Məqbərənin prizmatik gövdəsi və onun üzərində yerləşən konik 

(piramidal) günbəz yuxarıya doğru artan bir hərəkəti, ilahi aləmə doğru yüksəlişi simvollaşdırır. 

Gövdənin şaquli xətti ruhun bu dünyadan əbədiyyətə doğru hərəkətini göstərir. Bundan başqa, 

abidənin göyə doğru yüksəlməsi türk mədəniyyətində “göktenqri” (göy tanrısı) inancının İslam təfsiri 

ilə formalaşan şaquliliyindən xəbər verir. Bu yüksəliş həm fiziki, həm də metafizik “yüksəlişi” təmsil 

edir. Tenqriçilik (Göy Tanrısı dini) real dünya ilə yanaşı, səma və yeraltı aləmlərin də varlığına inanan 

bir sistemdir. Yeraltı dünya, real dünya və səma dünyası bir-birinə zidd olsa da, bir-birini tamamlayan 

anlayışlardır. Bu üç məfhum bütövlükdə kainat adlanır (Kanberova, 2019, p. 973). Sərdabə → giriş 

→ gövdə → günbəz formasına malik olan türbədə iyerarxiya və həndəsənin vəhdəti mükəmməl 

şəkildə həll olunmuşdur. Bu şaquli iyerarxiya, yəni sərdabə dəfn edilmiş şəxsin axirət həyatını, gövdə 

yer üzünü, günbəz isə ilahi olanı simvolizə edir. Nəticə etibarilə bu üç bölmə qədim türk inancına 

görə kosmoqonik təfəkkür əsasında üç ardıcıl mərhələyə bölünmüşdür (Qanbarova, 2015, p. 59). 

Abidədəki horizontal (üfüqi) onbucaqlı plan kainatın və yaradılışın nizamını, insanın bu sistemdə 

yerini göstərir. Hər bir bucağın mərkəzə yönəlməsi insanın mənəvi axtarışının mərkəzdəki (Al-

lahdakı) vahidliyə doğru yönəlməsinə işarədir. Türbə həm ölümün faktiki yeri, həm də əbədi həyatın 

rəmzidir. Burada keçmiş (tarixi şəxsiyyətin həyatı), indi (ziyarətlər və edilən dualar), gələcək 

(əqidəyə əsaslanan əbədilik ümidi) bir məkanda birləşir. Bu isə İslam dünyagörüşündə zamanın xətti 

deyil, dairəvi (dövrili) qəbuluna uyğundur. Məqbərənin plan-məkan quruluşu onluq bölgü prinsipi ilə 

işlənmişdir. Bu da “Qızıl bölgü” (“İlahi mütənasiblik”) prinsipinə əsaslanır. Memarlıq üzrə fəlsəfə 

doktoru, dosent Qadir Əliyev Möminə Xatun məqbərəsini fərqli prizmadan dəyərləndirmişdir. O, 

abidənin plan-məkan quruluşunun bütünlüklə onluq bölgü prinsipinə uyğun qurulduğunu bildirərək, 

məqbərənin bu prinsiplə onbucaqlı abidə olduğunu göstərmişdir. Bu, böyük mütənasiblik və incə 

harmoniya yaradan “Qızıl bölgü”yə əsaslanmaq deməkdir (Əliyev, 2020). Fikrimizcə, Əcəmi 

Naxçıvaninin Möminə Xatun türbəsini onluq prinsipi olan “Qızıl bölgü” əsasında tikməsi abidənin 

ölməzliyini şərtləndirmişdir. 

Çevrənin on bərabər hissəyə bölünməsindən yaranan “Qızıl bölgü”, yəni “İlahi mütənasiblik” 

sisteminə qədim yunan elmində də rast gəlinir. Məlumdur ki, yunan filosofu Pifaqor 1 rəqəmini ilahi 

güc, 0 rəqəmini isə qeyri-müəyyənlik olaraq dəyərləndirmişdir. Beləliklə, məşhur yunan filosofu belə 

nəticəyə gəlmişdir ki, 10 rəqəmi ilahi qüdrətlə boşluq və ya heçliyin mükəmməl qarışığıdır. O, 

Allahın bütün kainatı xaosdan – boşluqdan yaratdığı iddiasına əsaslanaraq, 10 rəqəmində müqəd-

dəsliyin mahiyyətini görmüşdür (Tarhan, 2020). 

10 rəqəminin müqəddəsləşdirilməsi İslam dünyasına da xasdır. Bəzi iddialara görə, Məhəmməd 

peyğəmbərin sağlığında ona iman gətirən və cənnətlə müjdələnən səhabələrin sayı 10 olmuşdur. İslam 

dünyagörüşünə görə, Məhərrəm ayının onuncu günü, yəni Aşura günü Allah on peyğəmbərin duasını 

qəbul etmişdir (Səlimli, 2008, p. 106). Əcəmi Naxçıvani Möminə Xatun məqbərəsini bütünlüklə 

“Qızıl bölgü” adlanan onluq prinsipdə inşa etməklə bu möhtəşəm abidə ilə Allaha və müqəddəs İslam 

dininə bağlılığını bir daha təsdiqləmişdir. Maraqlıdır ki, Möminə Xatun məqbərəsindəki bir çox başqa 

göstəricilər də İslam intibahından bəhs edir. 

Məqbərələrin böyük əksəriyyətində vəfat edən şəxsin cənazəsi sərdabə bölməsində, bilavasitə 

günbəzin altında dəfn olunur. Bu yerləşdirmə ölən şəxsin ruhunun səmaya qalxması və ilahi nizamla 

vəhdət təşkil etməsi fikrini dəstəkləyir. Türbələrin yeraltı hissələrinə girişlər bir qayda olaraq qərb 



ELMİ İŞ Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2025 / Cild: 19 Sayı: 10 / 26-33 ISSN: 2663-4619 

SCIENTIFIC WORK International Scientific Journal. 2025 / Volume: 19 Issue: 10 / 26-33 e-ISSN: 2708-986X 

 29 

tərəfdə yerləşdirilir. Qədim türklərin inanclarına görə qərb tərəfi ölümü və yeraltı dünyaya girişi 

simvolizə etmişdir. Türbələrə günbəz də deyilmişdir (Kanberova, 2011). Möminə Xatun türbəsində 

sərdabə planda onbucaqlı formadadır. Sərdabənin girişi şərq tərəfdə yerləşir. Bəzi tədqiqatlar 

göstərmişdir ki, türbə tikilən zaman yeraltı sərdabənin girişi qərb tərəfdən qoyulmuşdur. Sərdabənin 

giriş qapısı sonradan bəzi düşmən şəxslər tərəfindən tarixi abidəni korlamaq məqsədilə qəsdən əks 

tərəfə köçürülmüşdür (Quliyev, 2023, p. 15). Təkcə Azərbaycan memarlığının deyil, ümumiyyətlə 

türk-İslam memarlığının ən yüksək və nəfis tərtibatlı abidələrindən olan Möminə Xatun türbəsinin 

dayaq sistemi, xüsusilə də sərdabə quruluşu memarın öz dövründə “baş mühəndis” statusunu 

layiqincə daşıdığını bariz şəkildə nümayiş etdirir. Sərdabə hissə ölümü, yeraltı dünyanı və axirət 

həyatını ifadə edir. Bu yeraltı hissə yer və torpaqla bağlılığı, yəni insanın maddi başlanğıcını təmsil 

edir. Sərdabə mənəvi dərinliyi və müqəddəsliyi simvolizə edir. Yeraltı sərdabə və yerüstü gövdə 

hissənin birləşməsi insanın mənəvi təvazökarlığından, həyatın mənasını kəşf etməsindən xəbər verir. 

Məqbərədə vəfat etmiş şəxslərin qəbirləri sərdabədə onun ətrafında dolaşmaq üçün müəyyən bir sahə 

buraxmaqla mərkəzdə yerləşdirilmişdir. Bu forma təvaf effekti yaradır. 

Möminə Xatun türbəsinin gövdəsi xaricdən onbucaqlı, daxildən dairəvidir. Türbə on tərəfli xarici 

planı və dairəvi daxili ilə sonsuzluq və birlik ideyalarını özündə birləşdirir. Buradakı memarlıq 

planlaması İslam kosmologiyasının “on istiqamət” və “mərkəz” anlayışlarına istinad edir. Abidənin 

əsas konstruksiyası onbucaqlı plan üzərində qurulmuşdur. Bu plan həm memarlıq baxımından sabitlik 

və balans təmin edir, həm də İslam fəlsəfəsində mükəmməllik və dövrilik ideyalarını ifadə edir. 

Onbucaqlı forma mərkəzə doğru yönələn 10 simmetrik səth vasitəsilə ilahi vahidliklə əlaqə yaradır. 

Bu forma həm memarlıq baxımından estetikanı təmin edir, həm də simvolik mənalar daşıyır. 

Abidənin onbucaqlı quruluşu onun simvolizmini daha da dərinləşdirir. Onluq forma həm memarlıq 

stabilliyi, həm də mistik bütövlük anlamı daşıyır. Əcəmi Naxçıvani kimi ustad memarın bu quruluşu 

seçməsi təsadüfi deyildir. Bu forma ilahi nizama və kainatdakı harmoniya ideyasına bir göndərişdir. 

10 rəqəminin tərkibindəki 1 rəqəmi Tanrını, 0 rəqəmi isə bilinməzliyi ifadə edir. Bu, yoxluqdan 

varlığa keçid mərhələsidir. Beləliklə, 10 rəqəmi tamlığı, mükəmməlliyi simvolizə edir. Bu 

dünyagörüşü tövhidə işarə edir. Tövhid vahidlik, yeganəlilik, vəhdət mənasını verir. İslam mistikası 

və numerologiyasında 10 rəqəminin simvolik anlamı 0 (boşluq) və 1 (vahidlik) rəqəmlərinin 

birləşməsidir. Bu isə yaradılışın başlanğıcı olan “yoxluqdan varlıq” fəlsəfəsinə işarə edir. Dekada 

adlanan onluq sistem kainatın yaradılış ardıcıllığına işarədir. Möminə Xatun türbəsindəki onbucaqlı 

(10 tərəfli) plan yalnız memarlıq estetikası baxımından deyil, həm də simvolik məna yükü 

baxımından xüsusi seçilir. Onbucaqlı plan İslam və Şərq fəlsəfəsində tamlığı və mükəmməlliyi, 

kosmik nizamı və ilahi planı, təkrarlanan dövrləri ifadə edir. Bu forma vasitəsilə Əcəmi Naxçıvani 

kainatın harmoniyasını və insan həyatının bu harmoniyaya necə daxil olduğunu göstərməyə 

çalışmışdır. Mərkəz Allah, periferik bucaqlar yaradılış aləmi kimi oxuna bilər. Dekada İslam 

dünyasında kosmosun və kainatın quruluşuna dair riyazi mükəmməllik təzahürüdür. 

Məqbərənin gövdə hissəsinin döşəməsinin mərkəzində dəlik açılmışdır. Bu dəlik sərdabə hissənin 

mərkəzinin görünüşünü təmin edir. Onbucaqlı formada olan dəlik vəfat edən şəxs ilə müqəddəs 

varlıqların qovuşduğu nöqtə kimi şərh olunur. Yerüstü gövdə hissəsi xaricdən dekorativdir. Bu 

quruluşla memar Əcəmi Naxçıvani ölüm və həyat arasındakı fəlsəfi əlaqəni memarlıq dili ilə 

formalaşdırmışdır. Yeraltı ilə göy arasındakı bu simvolik keçid İslam kosmoqoniyasına uyğun 

düşüncə strukturuna əsaslanır. 

İşıq İslam memarlığında ilahi varlığın metaforası hesab olunur. Möminə Xatun türbəsində işıqdan 

istifadə ilahi nuru simvollaşdırır. Türbədə işıqlandırma və havalandırma şərq, cənub və cənub-qərb 

səthlərində şaquli şəkildə yerləşdirilmiş düzbucaqlı nəfəsliklər vasitəsilə həyata keçirilir. Bu pəncərə 

formalarının şərq və cənub istiqaməti günün müəyyən vaxtlarında içəri daxil olan işığın intensivliyini 

müəyyən edir. İçəri daxil olan işıq müəyyən saatlarda türbənin içini xüsusi şəkildə işıqlandırır. Bu isə 

zamanla dəyişən mənəvi atmosfer yaradır. Möminə Xatun türbəsinin üst hissəsində yerləşdirilən bu 

pəncərə formalarından gələn işıq ilahi nur təəssüratı yaradır. Bu, interyerdə zəif, mistik bir atmosfer 

əmələ gətirir. Zəif işıqlandırma türbə içərisində dərin bir sakitlik hissi verir. İşığın gün ərzində 

dəyişən təsiri ziyarətçiyə zamanın keçməsi və həyatla ölüm arasındakı metafizik əlaqə hissini çat-



ELMİ İŞ Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2025 / Cild: 19 Sayı: 10 / 26-33 ISSN: 2663-4619 

SCIENTIFIC WORK International Scientific Journal. 2025 / Volume: 19 Issue: 10 / 26-33 e-ISSN: 2708-986X 

30 

dırmağa xidmət edir. Nəfəsliklərdən süzülən işığın mənəvi mənası vardır. Türbənin pəncərə formaları 

kiçikdir və hündür yerləşdirilmişdir ki, bu da işığın yumşaq və seçici şəkildə daxil olmasına şərait 

yaradır. Bu pəncərə növləri interyerin müqəddəsliyini vurğulayır. Pəncərə formalarından düşən işıq 

az, lakin idarə olunan dərəcədədir. Bu da daxili həcmin dərinliyi və hündürlüyü qavrayışını güc-

ləndirir. Pəncərə açılışları səhər və axşam düşən işığı əks etdirmək üçün xüsusi olaraq yerləşdiril-

mişdir və məkanın mənəvi təsirini artırır. Məqbərədə sərdabə hissəyə işığın düşməməsi sükut və 

təfəkkür mühiti yaradır. 

Sərdabə → giriş → gövdə → günbəz formasına malik olan türbədə iyerarxiya və həndəsənin 

vəhdəti mükəmməl şəkildə həll olunmuşdur. Bu şaquli iyerarxiya, yəni sərdabə dəfn edilmiş şəxsin 

axirət həyatını, gövdə yer üzünü, günbəz isə ilahi olanı simvolizə edir. Nəticə etibarilə bu üç bölmə 

qədim türk inancına görə kosmoqonik təfəkkür əsasında üç ardıcıl mərhələyə bölünmüşdür (Qan-

barova, 2015, p. 59). Yeraltı dünya, real dünya və səma dünyası bir-birinə zidd olsa da, bir-birini 

tamamlayan anlayışlardır. Bu üç məfhum bütövlükdə kainat adlanır (Kanberova, 2019, p. 973). 

Türbələrə günbəz də deyilmişdir (Kanberova, 2011). 

Möminə Xatun məqbərəsi yalnız plan quruluşuna görə deyil, həm də memarlıq detalları və 

dekorativ elementlərindəki simvolik dərinliyə görə Azərbaycan memarlığında özünəməxsus yer tutur. 

Əcəmi Naxçıvaninin memarlığında riyazi və simvolik strukturlar bir-birinə qarışır. Türbənin hər bir 

tərəfindəki memarlıq elementləri, ornamentlər mükəmməl ölçü və simmetriya ilə qurulmuşdur. Bu, 

ilahi nizamın yerdəki təzahürü kimi oxunur. Eksteryerdə səthlərin ornamentlərlə zənginliyi, inter-

yerdə isə məkanın sadəliyi xarici gözəlliklə daxili mənəvi zənginliyin vəhdətini təşkil edir. Bu 

xüsusiyyət Renessans qadını Möminə Xatunun şəxsiyyətinin böyüklüyündən və daxili təvazökar-

lığından xəbər verir. Çatmatağ şəkilli tağçalar, müqarnaslı keçid və digər tağ formaları təkcə struktur 

baxımından deyil, həm də vizual olaraq dərinlik effekti yaradır. Bəzəkli səthlər günəş işığının düşmə 

bucağından asılı olaraq müxtəlif kölgələr yaradır. Bu da səthlərin daima dəyişən dərinlik qavrayışı 

nümayiş etdirməsinə səbəb olur. Mövcud olan bu unikal xüsusiyyət abidənin kərpic səthlərində 

faktura zənginliyi və optik dərinlik yaradır. Günbəzin altındakı əsas boşluqlar (tağçalar) simmetrik 

şəkildə işlənmişdir. Möminə Xatun türbəsində baştağ (portal) olan səthdə görünən dərin oyma kərpic 

bəzəkləri işıq və kölgənin qarşılıqlı təsiri ilə səthə üçölçülülük qatır. Bu bəzəklər məkanın statik 

səthlərinə enerji verib, gözün onu daha dinamik şəkildə qavramasına şərait yaradır. Giriş portalı olan 

üzdə və digər səthlərdə zəngin ornamentlərdən istifadə olunmuşdur. Bu da izləyicinin baxışını 

istiqamətləndirir və məkanın fokusunun dərinliyini artırır. Giriş portalı dünyəvi ilə axirət dünyası 

arasındakı astananı təmsil edir. Türbənin gövdə hissəsinin giriş qapısı şərq tərəfdə qoyulmuşdur. Bu 

da yenidən doğuluşu ifadə edir. Qapıdan keçid bir dünyadan digərinə keçidin simvoludur. 

Möminə Xatun məqbərəsi şirli və adi bişmiş kərpiclərlə bəzədilmişdir. Abidə üzərində firuzəyi 

rəngli şirli kaşi polixromiyanı (çoxrəngliliyi) artırmaq üçün istifadə edilmişdir. Bu şirli kaşilər 

abidənin rəng harmoniyasını daha da artırır. Firuzəyi rəngli şirli kaşili kərpiclərlə sadə kərpic fonunun 

vəhdəti, dünyəviliklə ruhaniyyətin, maddi ilə mənəvinin qarşıdurmadan harmoniya yaratdığını 

göstərir. Kaşili ornamentlər “əbədilik”, “birlik”, “ilahi nizam” kimi anlayışları təmsil edir. Firuzə 

rəngi – göyün, səmanın, əbədiyyətin rəngidir və türbənin ruhani yönünü işarə edir. Firuzəyi rəngdə 

şirli kaşili kərpiclər rəng, işıq və tekstura ilə ruhani aləmi simvolizə edir. 

Türbə üzərində yer alan həndəsi ornamentlər, bitki motivləri İslamda sonsuzluğu və yaradılışdakı 

harmoniya ideyasını təmsil edir. İslam sənətində insan və heyvan təsvirləri məhdud olduğu üçün bu 

abidədə abstrakt və riyazi simmetriya əsas bəzək vasitələrinə çevrilmişdir. Əcəmi Naxçıvaninin 

ornamentlərə yanaşması riyazi dəqiqlik və estetik dərinlik arasında incə bir tarazlıq yaradaraq həm 

gözəllik, həm də ruhani dərinlik təsiri bağışlamışdır. Türbə üzərində istifadə edilən ən mürəkkəb 

həndəsi ornamentlər bilavasitə ahəng qanununa tabedir. Memarın türbədə işlətdiyi həndəsi naxışlar 

gövdə hissədə daha qabarıq görünür. Bu bəzəklər mərkəzdən periferiyaya doğru şüalanır və dərinlik 

təəssüratı yaradır. Sadə həndəsi naxışlar birləşərək girih naxışlarını yaratmışdır. Əcəmi Naxçıvani 

tərəfindən istifadə edilən girih naxışları isə ahəngdar şəkildə birləşərək şəbəkə sistemi əmələ 

gətirmişdir. Möminə Xatun türbəsindəki ornamentlər binanın estetik dəyərini artırmaqla yanaşı, 

məkanın ruhuna da töhfə verir. Xüsusilə həndəsi və gəc üzərində oyulmuş bitki ornamentləri həm 



ELMİ İŞ Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2025 / Cild: 19 Sayı: 10 / 26-33 ISSN: 2663-4619 

SCIENTIFIC WORK International Scientific Journal. 2025 / Volume: 19 Issue: 10 / 26-33 e-ISSN: 2708-986X 

 31 

estetik, həm də simvolik məna daşıyır. Əbədilik, vəhdət, ilahi qüdrət kimi mücərrəd məfhumları ifadə 

edən bu bəzək elementlərinə vizual forma verilmişdir. Həndəsi naxışlar dünyadakı ilahi nizamın əksi 

kimi göstərilmişdir. Türbə üzərində nəbati ornamentlər çiçək motivləri, arabesk (islimi) ornamentləri, 

yazı formaları şəklində işlənmişdir. Qədim türk mifologiyasında “arabesk” (islimi) naxışı “şiv” (yaşıl, 

təzə, rütubətli ağac/budaq) mənasında olmuşdur. Bu da meşə və su kultu ilə bağlıdır. Türk mifoloji 

düşüncəsində yaşıllıq, su, gənclik ilahəsi “Ölənk” adlandırılmışdır (Seyidov, 2010, p. 110). 

Möminə Xatun məqbərəsində simvolizm təkcə tikilinin formasında deyil, eyni zamanda epiqrafik 

kitabələrində də dərinləşmişdir. Türbənin səthində kufi xətti ilə işlənmiş Quran ayələri və dini 

kəlamlar yer alır. Kufi yazılar yalnız məlumat vermək məqsədi ilə deyil, həm də quruluşun ilahi mesaj 

daşıdığını nümayiş etdirmək üçün istifadə edilmişdir. Bu yazılar təkcə bəzək funksiyası daşımır; onlar 

ölümün mənəvi dəyərini, əbədi həyatın müjdəsini, Allahın böyüklüyünü və rəhmətini ifadə edir. 

Abidə üzərində işlənən bu yazılar türbənin müxtəlif hissələrində yerləşərək məkanın müqəddəsliyini 

vurğulayır. Həkk olunan epiqrafik yazılar memarlıq abidəsinin səthində sanki vizual zikr rolunu 

oynayır. Ayələrin oxunması ziyarətçini düşünməyə, təfəkkürə dəvət edir. Bu epiqrafik yazılar 

türbənin ilahi yönünü gücləndirir. Fasadda kufi xətti ilə yazılmış bu ilahi ayələr ziyarətçini mənəviy-

yata doğru istiqamətləndirir. Türbədəki ayələr, dualar, ümumilikdə epiqrafik yazılar didaktik və 

mənəvi mənaları ifadə edir. 

Möminə Xatun türbəsinin gövdəsi ilə günbəzi arasındakı keçiddə müqarnas elementi yerləşir. 

Məqbərənin antablementinin yuxarı hissəsi olan karniz hissədəki bu memarlıq elementi işıq və 

kölgənin qarşılıqlı təsiri ilə məkanda zəngin görüntü yaradır. Müqarnasın quruluşu ziyarətçidə 

sonsuzluq və yüksəklik hissini oyadır. Qübbənin (günbəzin) dayaq sütunlarından əmələ gələn keçid 

elementi – müqarnaslı karniz – həm abidəni hissələrə ayırır, həm də axıcı qavrayış yaradır. Türbədəki 

müqarnas elementli antablement və stalaktitlər səma iyerarxiyasını təmsil edir. Kiçik memarlıq 

elementlərinin əmələ gətirdiyi mürəkkəb quruluşlu müqarnas elementi sonsuzluğa və Allahın 

əlçatmazlığına işarə edir. Bu strukturlar eyni zamanda məkanın atmosferinə töhfə verərək mənəvi 

dərinlik və introspeksiya (özünü müşahidə) hissi yaradır. Müqarnas elementi məqbərənin mənəvi 

funksiyasını daha da gücləndirir. 

Türbələrin üstlərinin silindrik və ya konusvari günbəzlə örtülməsi yerlə göyün vəhdətini sim-

vollaşdırır. Günbəz ilahilik və vəhdət simvoluna çevrilmişdir. Bu memarlıq elementi səmaya açılan 

boşluq kimi də simvolizə edilir. Qübbələr Tanrının simvolu hesab olunur. Möminə Xatun türbəsi 

qüllə formalı türbələrə xas olan ikiqatlı günbəzlə örtülmüşdür. Bəzi mənbələrə görə, türbənin 8 metr 

hündürlüyündəki günbəzi əvvəlcə piramida formasında olmuşdur. Lakin sonradan bu hissə 

dağılmışdır. Əvvəlcə piramidal (konusvari) olan günbəz zamanla dağılaraq öz yerini indiki formasına 

vermişdir. Yuxarı qalxan günbəz forması ilahi aləmlə əlaqəni göstərir. Şaquli iyerarxiyanın son 

nöqtəsi olan günbəz səmanı və sonsuzluğu təmsil edir. Məqbərənin yuxarıya doğru daralmış forması 

ruhun yüksəlişinin metaforasıdır. Abidənin günbəzi əbədiyyətin və ən yüksək rütbənin rəmzidir. Bu, 

İslam memarlığında fəlsəfənin arxitektura şəklində təzahürüdür. Möminə Xatun türbəsində günbəz 

ruhu simvollaşdırır. Bu memarlıq elementi göyü, Allahın əzəmətini və qüdrətini təmsil edir. Bir çox 

günbəz formaları qədim türk çadırlarının formalarından götürülmüşdür. Qədim türk inanclarında ən 

böyük ev, çadır səma, çadırın günbəzi isə səmanın yer üzündəki kiçik bir təsviri olmuşdur. Türk 

memarlığında məkanlar çox vaxt mərkəzi planlıdır. Bu da Tanrı-mərkəzli bir kainat qavrayışını əks 

etdirir. Memarlıq elementlərindən günbəzlər səmavi günbəzi, Tanrını və kainatın mərkəzini təmsil 

edir. Onlar kainatın birliyi ideyasını əks etdirir. Günbəz memarlıqda təkcə örtük sistemi deyil, həm 

də göylərə açılan qapı, ilahi olana meylin məkan ekvivalentidir. Bu memarlıq elementi müqəddəslə 

qurulan məkan və metafizik əlaqəni simvollaşdırır. Günbəzin yüksəlməsi ruhun yerdən ayrılmasını 

və yuxarıya, Allaha tərəf yönəlməsini simvollaşdırır (Paklacı, 2020, p. 39). 

Möminə Xatun türbəsinin interyerində sferonik (yarımdairəvi) günbəzin şaquli oxları üzərində 

dörd dairəvi medalyon (xonça) yerləşdirilmişdir. Gəc üzərində oyma (stükko) üsulu ilə yaradılmış bu 

medalyonlar konsentrik çevrələr şəklindədir. İslam mədəniyyəti ümumiyyətlə konsentrik model 

üzərində qurulmuşdur. Möminə Xatun türbəsinin interyerindəki bu medalyonlar fəlsəfi olaraq belə 

izah olunur: mərkəz nöqtə Allah, Onun ətrafında fırlanan bütün varlıqlar Allahın əsəri sayılır. 



ELMİ İŞ Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2025 / Cild: 19 Sayı: 10 / 26-33 ISSN: 2663-4619 

SCIENTIFIC WORK International Scientific Journal. 2025 / Volume: 19 Issue: 10 / 26-33 e-ISSN: 2708-986X 

32 

Medalyonlarda həndəsi və nəbati ornamentlərin vəhdəti öz əksini tapmışdır. Bu memarlıq element-

lərində nəbati naxışlar fonunda çəkilmiş, kufi xətli, ulduzşəkilli kompozisiyalardan ibarət epiqrafik 

yazılar həkk olunmuşdur (Aliyev, 2016). Dörd medalyonun hər birinin ortasında “Allah” sözü 

yazılmışdır. Bu mərkəzi sahə Məhəmməd peyğəmbərin, dörd xəlifənin (Əlinin, Osmanın, Ömərin, 

Əbu Bəkrin) və iki imamın (Həsən və Hüseynin) adları ilə əhatə olunmuşdur. Onlar kəsişərək 

dekorativ beş-, altı- və səkkizguşəli ulduzlar əmələ gətirmişdir. Memarın atasının adının birinci xəlifə 

Əbu Bəkrin adı ilə eyni olması Əcəmini bu abidə üzərində çox mürəkkəb kompozisiya yaratmağa 

sövq etmişdir (Salamzadə, 1976, p. 26). Həkk olunmuş bu medalyonlar qədim türk inanclarının 

inkişaf etmiş və tam islamlaşdırılmış variantını təmsil edir. Qədim türk ənənələrinə görə dairə günəşi 

və planetləri təmsil etmişdir. Əcəmi Naxçıvani məqbərənin yarıqaranlıq içini işıqlandıran, günəşin və 

planetlərin simvolu olan bu dairəvi xonçaları interyerin ən hündür nöqtəsində, günbəzin əyrisi 

daxilində işləmişdir. Bu medalyonlardakı yazılar birbaşa Əcəmi Naxçıvaninin İslam intibahına 

bağlılığını təsdiq edir. Nəbati ornamentə bənzəyən birinci medalyon spiralvari dairənin içinə işlənmiş 

düzgün səkkizguşəli ulduz ilə bağlanmış və “Məhəmməd” sözü on altı dəfə təkrarlanmışdır. İkinci 

medalyon dairənin içinə həkk olunmuş düzgün beşbucaqlı və beşguşəli ulduzdan ibarətdir. Bu 

dairənin içinə çəkilmiş düzgün beşbucaqlının tərəfləri “Məhəmməd” sözünü, beşguşəli ulduzun 

tərəfləri isə dörd xəlifənin — Əbu Bəkr, Ömər, Osman və Əlinin adını ifadə edir. Üçüncü medalyon 

dairənin içinə çəkilmiş düzgün səkkizguşəli ulduzdan ibarətdir. Burada Məhəmməd peyğəmbərin, 

dörd xəlifənin və əlavə olaraq ikinci və üçüncü imamlar Həsən və Hüseynin adları əks olunmuşdur. 

Səkkizinci ad hələ müəyyən edilməyib. Kompozisiyası birinci medalyona daha yaxın olan dördüncü 

medalyon dairənin içinə həkk olunmuş düzgün altıguşəli ulduzdan ibarətdir. Burada Məhəmməd 

peyğəmbərin adı dörd dəfə təkrarlanır. Dörd xəlifənin hər birinin adı isə iki dəfə təkrarlanır (Əliyev, 

2007). Altıbucaqlıdan əmələ gələn altıguşəli ulduzla ifadə olunan 6 rəqəmi dünyanın yarandığı 

günlərin sayını göstərir. Qədim türk mifologiyasında Altayların yaranış dastanında Tanrının dünyanı 

altı gündə yaratdığından, yeddinci gündə isə oyanaraq yaratdığı əsərini izləməyə başladığından bəhs 

edilir. Buna görə də altıguşəli ulduz kainatın bütünlüyünün simvolu hesab olunur. 

 

Nəticə 
 

Möminə Xatun məqbərəsi Azərbaycan memarlıq tarixində yalnız texniki və bədii baxımdan deyil, 

həm də fəlsəfi və metafizik mahiyyət baxımından seçilən abidələrdən biridir. Burada məkan və sim-

volizmin vəhdəti türk-İslam dünyagörüşünün arxitektura vasitəsilə ifadəsinin nadir nümunəsidir. 

Məqbərədə simvolizm quru bəzək deyil; bu anlayış abidədə duyulan, düşünülən və yaşanan mənəvi 

gerçəklik kimi çıxış edir. Memar Əcəmi Naxçıvani türbədə məkanla mənanı, rəqəmlərlə ruhaniyyəti, 

struktura əsaslanan simvolizmlə dini fəlsəfəni ahəngdar şəkildə birləşdirməyə nail olmuşdur. Möminə 

Xatun məqbərəsi həm keçmişdən bir yadigar, həm də bu gün bizə ölüm və əbədilik haqqında 

düşünmək üçün bir çağırışdır. 

 

Ədəbiyyat 
 

1. Əliyev, Q. (2020). Əcəmi Naxçıvani yaradıcılığında türbələrin konstruksiyaları qədim türk çadır 

memarlıq konstruksiyalarının nəticəsi kimi. Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyası Naxçıvan 

Bölməsinin Xəbərləri: İctimai və Humanitar Elmlər Seriyası, (1), 258–263. 

2. Əliyev, Q. (2007). Memar Əcəmi Naxçıvani yaradıcılığında ahəngdarlıq. Şərq-Qərb. 

3. Quliyev, M. (2023, May 31). Möminə Xatın məqbərəsi araşdırmalar işığında. 525.az. 

https://525.az/news/225268-momine-xatun-meqberesi-arasdirmalar-isiginda 

4. Salamzadə, Ə. V. (1976). Əcəmi Əbubəkr oğlu və Naxçıvan memarlıq abidələri. İşıq. 

5. Səlimli, Q. (2008). Hədisin ilk qaynağı. Bakı Dövlət Universiteti İlahiyyat Fakültəsinin Elmi 

Məcmuəsi, 10, 104–116. 

6. Əliyev, K. (2016, November 17–19). Orta əsr Azərbaycan memarlığı: Naxçıvan Möminə Xatun 

məqbərəsinin medalyonlarının tədqiqi. In Tarix və mədəniyyət baxımından Orta Araz hövzəsi üzrə 

Beynəlxalq Simpozium (pp. 453–467).  

https://525.az/news/225268-momine-xatun-meqberesi-arasdirmalar-isiginda


ELMİ İŞ Beynəlxalq Elmi Jurnal. 2025 / Cild: 19 Sayı: 10 / 26-33 ISSN: 2663-4619 

SCIENTIFIC WORK International Scientific Journal. 2025 / Volume: 19 Issue: 10 / 26-33 e-ISSN: 2708-986X 

 33 

7. Kanberova, G. (2011, December 13–15). Naxçıvanın Araz çayı məqbərələrinin estetik 

xüsusiyyətləri və memarlıq bəzəyi. In II Beynəlxalq Araz Hövzəsi Simpoziumu (pp. 139–149).  

8. Kanberova, G. (2019). Orta əsrlər Azərbaycan memarlıq ornamental kompozisiyaları və 

mənbələri. Beynəlxalq Sosial Elmlər Araşdırmaları Jurnalı, 5(30), 969–988. 

9. Qanbarova, G., & Edi, N. (2015). Architectural symbols of Nakhchivan tombs. International 

Journal of Liberal Arts and Social Science, 3(3), 59–61. 

10. Paklacı, B. (2020). Kozmolojik tasavvurun sanata yansıması olarak Türk mimarisinde baldaken 

kullanımı ve kubbe gelişimi. STAR Sanat ve Tasarım Araştırmaları, 1(1), 37–52. 

11. Seyidov, M., & Erkal, A. (2010). Azerbaycan mitolojik tefekkürün kaynakları III: Ölənk. Journal 

of Turkish Research Institute, 7, 105–119. 

12. Tarhan, D. E. (2020). On the relationship between music and mathematics in Pythagorean 

philosophy. Felsefi Düşün, 2(15), 203–224. 

 

 

Daxil oldu: 16.06.2025  

Qəbul edildi: 01.10.2025


